
1 
 

 
 

 

SANTA MESSA GIORNATA DEL MALATO 
11 febbraio 2026 

OMELIA 

 

 
Una parola 

ci libera di tutto il peso e il dolore della vita: 

quella parola è amore. 

(Sofocle) 

 

Carissimi fratelli e sorelle, 

tante volte viene da chiederci che cos’è la vera luce e di quale luce si 

parla oggi in questa celebrazione?  

Quando il dolore, la malattia, l’esperienza del limite e della fragilità ci 

fanno precipitare nell’oscurità più densa, nel buio più nero, dunque 

nelle tenebre della morte che ci minaccia e ci angoscia, quale luce ci 

può illuminare? Abbiamo appena ascoltato nel versetto alleluiatico: 

«Io sono la luce del mondo, dice il Signore; chi segue me, avrà la luce 

della vita» ( Cf  Gv 8.12).  

Ecco, Cristo è nostra luce, perché il suo amore è luce che ci raggiunge 

e ci strappa dal buio del dolore, della paura. Una luce che illumina e 

riscalda. E non solo Cristo è luce, ma quanti ci amano e ci hanno amati 

sono e sono stati luce per noi. L’abbiamo ripetuto con il ritornello del 

salmo 112 : «Il giusto risplende come luce».  

Il cristiano, infatti, ha questa vocazione: essere luce; e questo consiste 

soprattutto nell’amare come Lui ci ha amati. Amare gli uomini con la 



2 
 

carità di Cristo. Quella carità che sgorga, come da una sorgente, dal 

costato dell’Uomo della croce, immagine formidabile di Colui che ha 

preso le nostre infermità e si è caricato delle nostre malattie. (Cf. Mt 

8.17) 

Carissimi fratelli e sorelle, sempre l’uomo necessita di questa carità, di 

questa forza che risana e guarisce, rimargina le ferite e offre una nuova 

spinta per rialzarsi e ripartire da ogni situazione di sofferenza, di 

dolore e di prostrazione. Ognuno di noi, raggiunto dalla forza di 

questa carità, che è luce nuova, si desta e ritorna a sperare e perciò a 

vivere. È specialmente nel tempo della malattia, che si fa urgente 

questa luce/carità, robusto aiuto che ci sostiene mentre vacilliamo a 

motivo della nostra impotenza, fragilità e limite. Allorché i nostri 

giorni si fanno opachi e tristi - un’opacità e una tristezza che si 

diffondono all’intorno - non di rado ci troviamo sconosciuti e quasi 

estranei a luoghi e soprattutto a volti una volta familiari e noti.  

Il salmo 112, come sottolinea Ludwig Monti, «tratteggia […] una vera 

e propria imitatio Dei, improntata ai due grandi comandi dell’amore di 

Dio e del prossimo» (I salmi preghiera e vita, Qiqajon 2018, p. 1277). 

E poco dopo, il medesimo autore, quasi a chiarire in che consiste 

imitare Dio e al tempo stesso far emergere con altre parole, ma con i 

medesimi tratti, la figura del giusto, cita (ibidem p. 1281) uno splendido 

testo delle origini cristiane: «Ad amarlo diventerai imitatore della sua 

bontà, e non ti meravigliare se un uomo può diventare imitatore di 

Dio: lo può volendolo lui (l'uomo). Non si è felici nell'opprimere il 

prossimo, nel voler ottenere più dei deboli, arricchirsi e tiranneggiare 

gli inferiori. In questo nessuno può imitare Dio, sono cose lontane 

dalla Sua grandezza! Ma chi prende su di sé il peso del prossimo e in 

ciò che è superiore cerca di beneficare l'inferiore; chi, dando ai 



3 
 

bisognosi ciò che ha ricevuto da Dio, è come un Dio per i beneficati, 

egli è imitatore di Dio» (A Diogneto 10, 4-6, SC 33, pp. 76, 78). 

Cerchiamo, dunque, di realizzare tutto questo confidando nella 

grazia, nella manifestazione dello Spirito, affidandoci al Signore 

perché sappiamo sì della nostra debolezza, ma soprattutto della 

potenza di Dio (Cf. 1 Cor 2.4-5). 

Il Signore continua a dire ai suoi discepoli Voi siete il sale della terra e la 

luce del mondo. 

Quando la malattia ci fa vivere una precarietà che ci spinge a una sorta 

di accattonaggio, non di rado faticoso e umiliante, che ci costringe e ci 

restringe in spazi e relazioni di cui una volta eravamo signori assoluti, 

a quale sapienza possiamo ricorrere per trovare una risposta, una 

ragione, un senso?  

Scriveva papa Benedetto XVI: «La sapienza riassume in sé gli effetti 

benefici del sale e della luce: infatti, i discepoli del Signore sono 

chiamati a donare nuovo “sapore” al mondo, e a preservarlo dalla 

corruzione, con la sapienza di Dio, che risplende pienamente sul volto 

del Figlio, perché Egli è la “luce vera che illumina ogni uomo” (Gv 1,9). 

Uniti a Lui, i cristiani possono diffondere in mezzo alle tenebre 

dell’indifferenza e dell’egoismo la luce dell’amore di Dio, vera 

sapienza che dona significato all’esistenza e all’agire degli uomini» 

(Angelus, 6.II.2011). E questo ci viene richiesto nei luoghi delle diverse 

infermità, povertà, malattie. 

Papa Leone XIV ci raggiunge con una parola che ben riassume questa 

vocazione, questa responsabilità di noi cristiani verso il nostro 

prossimo: «Gesù non insegna chi è il prossimo, ma come diventare 

prossimo, […] nessuno è prossimo di un altro finché non gli si avvicina 

volontariamente. […] L’amore non è passivo, va incontro all’altro; 

essere prossimo non dipende dalla vicinanza fisica o sociale, ma dalla 



4 
 

decisione di amare. Per questo il cristiano si fa prossimo di chi soffre, 

seguendo l’esempio di Cristo, il vero Samaritano divino che si è 

avvicinato all’umanità ferita. Non si tratta di semplici gesti di 

filantropia, ma di segni nei quali si può percepire che la partecipazione 

personale alle sofferenze dell’altro implica il donare sé stessi, significa 

andare oltre il soddisfacimento dei bisogni, per arrivare a far sì che la 

nostra persona sia parte del dono» (XXXIV Messaggio, Giornata 

mondiale del malato, 20.I.2026, n. 1). 

Il tempo della malattia e del dolore ci fa ricercare l’Altro e gli altri. Ci 

fa ricercare Dio e i fratelli. Ci rende autentici, veri, strappandoci dalle 

mille illusione dei giorni segnati dalla sconsideratezza degli 

«spensierati di Sion», quando ci «consideravamo sicuri sulle 

montagne di Samaria» (cf. Amos 6,1-7). 

In quei giorni, raccolti da uno dei tanti samaritani che 

provvidenzialmente il Signore mette sulla nostra strada ripartiamo; 

nonostante tutto ripartiamo, vivendo la speranza di un nuovo esodo. 

Ci dice Sant’Agostino: «Sento che devo ritornare a te; a me che picchio 

si apra la tua porta; insegnami come si può giungere fino a te. Tu 

mostrami la via e forniscimi ciò che necessita al viaggio. Se con la fede 

ti ritrovano coloro che tornano a te, dammi la fede; se con la virtù, 

dammi la virtù; se con il sapere, dammi il sapere. Aumenta in me la 

fede, aumenta la speranza, aumenta la carità» (Soliloqui I, 1.5). 

A tutti un augurio di un vivo e autentico cammino di fraternità. 

 

+ Carlo, vescovo 


