VIR gy NOPpwE

J

SANTA MESSA GIORNATA DEL MALATO

11 febbraio 2026
OMELIA

Una parola

ci libera di tutto il peso e il dolore della vita:
quella parola é amore.

(Sofocle)

Carissimi fratelli e sorelle,

tante volte viene da chiederci che cos’e la vera luce e di quale luce si
parla oggi in questa celebrazione?

Quando il dolore, la malattia, I'esperienza del limite e della fragilita ci
fanno precipitare nell’oscurita pitt densa, nel buio piu nero, dunque
nelle tenebre della morte che ci minaccia e ci angoscia, quale luce ci
puo illuminare? Abbiamo appena ascoltato nel versetto alleluiatico:
«Jo sono la luce del mondo, dice il Signore; chi segue me, avra la luce
della vita» (Cf Gv 8.12).

Ecco, Cristo e nostra luce, perché il suo amore e luce che ci raggiunge
e ci strappa dal buio del dolore, della paura. Una luce che illumina e
riscalda. E non solo Cristo e luce, ma quanti ci amano e ci hanno amati
sono e sono stati luce per noi. L’abbiamo ripetuto con il ritornello del
salmo 112 : «Il giusto risplende come luce».

Il cristiano, infatti, ha questa vocazione: essere luce; e questo consiste
soprattutto nell’amare come Lui ci ha amati. Amare gli uomini con la

1



carita di Cristo. Quella carita che sgorga, come da una sorgente, dal
costato dell'Uomo della croce, immagine formidabile di Colui che ha
preso le nostre infermita e si e caricato delle nostre malattie. (Cf. Mt
8.17)

Carissimi fratelli e sorelle, sempre I'uomo necessita di questa carita, di
questa forza che risana e guarisce, rimargina le ferite e offre una nuova
spinta per rialzarsi e ripartire da ogni situazione di sofferenza, di
dolore e di prostrazione. Ognuno di noi, raggiunto dalla forza di
questa carita, che e luce nuova, si desta e ritorna a sperare e percio a
vivere. E specialmente nel tempo della malattia, che si fa urgente
questa luce/carita, robusto aiuto che ci sostiene mentre vacilliamo a
motivo della nostra impotenza, fragilita e limite. Allorché i nostri
giorni si fanno opachi e tristi - un’opacita e una tristezza che si
diffondono all’intorno - non di rado ci troviamo sconosciuti e quasi
estranei a luoghi e soprattutto a volti una volta familiari e noti.

Il salmo 112, come sottolinea Ludwig Monti, «tratteggia [...] una vera
e propria imitatio Dei, improntata ai due grandi comandi dell’amore di
Dio e del prossimo» (I salmi preghiera e vita, Qigajon 2018, p. 1277).

E poco dopo, il medesimo autore, quasi a chiarire in che consiste
imitare Dio e al tempo stesso far emergere con altre parole, ma con i
medesimi tratti, la figura del giusto, cita (ibidem p. 1281) uno splendido
testo delle origini cristiane: «Ad amarlo diventerai imitatore della sua
bonta, e non ti meravigliare se un uomo puo diventare imitatore di
Dio: lo puo volendolo lui (I'uomo). Non si e felici nell'opprimere il
prossimo, nel voler ottenere piu dei deboli, arricchirsi e tiranneggiare
gli inferiori. In questo nessuno puo imitare Dio, sono cose lontane
dalla Sua grandezza! Ma chi prende su di sé il peso del prossimo e in

cio che e superiore cerca di beneficare l'inferiore; chi, dando ai



bisognosi cio che ha ricevuto da Dio, € come un Dio per i beneficati,
egli e imitatore di Dio» (A Diogneto 10, 4-6, SC 33, pp. 76, 78).
Cerchiamo, dunque, di realizzare tutto questo confidando nella
grazia, nella manifestazione dello Spirito, affidandoci al Signore
perché sappiamo si della nostra debolezza, ma soprattutto della
potenza di Dio (Cf. 1 Cor 2.4-5).

I Signore continua a dire ai suoi discepoli Voi siete il sale della terra e la
luce del mondo.

Quando la malattia ci fa vivere una precarieta che ci spinge a una sorta
di accattonaggio, non di rado faticoso e umiliante, che ci costringe e ci
restringe in spazi e relazioni di cui una volta eravamo signori assoluti,
a quale sapienza possiamo ricorrere per trovare una risposta, una
ragione, un senso?

Scriveva papa Benedetto XVI: «La sapienza riassume in sé gli effetti
benefici del sale e della luce: infatti, i discepoli del Signore sono
chiamati a donare nuovo “sapore” al mondo, e a preservarlo dalla
corruzione, con la sapienza di Dio, che risplende pienamente sul volto
del Figlio, perché Egli e 1a “luce vera che illumina ogni uomo” (Gv 1,9).
Uniti a Lui, i cristiani possono diffondere in mezzo alle tenebre
dell'indifferenza e dell’egoismo la luce dell’amore di Dio, vera
sapienza che dona significato all’esistenza e all’agire degli uomini»
(Angelus, 6.11.2011). E questo ci viene richiesto nei luoghi delle diverse
infermita, poverta, malattie.

Papa Leone XIV ci raggiunge con una parola che ben riassume questa
vocazione, questa responsabilita di noi cristiani verso il nostro
prossimo: «Gesut non insegna chi e il prossimo, ma come diventare
prossimo, [...] nessuno e prossimo di un altro finché non gli si avvicina
volontariamente. [...] L’amore non e passivo, va incontro all’altro;

essere prossimo non dipende dalla vicinanza fisica o sociale, ma dalla

3



decisione di amare. Per questo il cristiano si fa prossimo di chi soffre,
seguendo l'esempio di Cristo, il vero Samaritano divino che si e
avvicinato all'umanita ferita. Non si tratta di semplici gesti di
filantropia, ma di segni nei quali si puo percepire che la partecipazione
personale alle sofferenze dell’altro implica il donare sé stessi, significa
andare oltre il soddisfacimento dei bisogni, per arrivare a far si che la
nostra persona sia parte del dono» (XXXIV Messaggio, Giornata
mondiale del malato, 20.1.2026, n. 1).

Il tempo della malattia e del dolore ci fa ricercare I’Altro e gli altri. Ci
fa ricercare Dio e i fratelli. Ci rende autentici, veri, strappandoci dalle
mille illusione dei giorni segnati dalla sconsideratezza degli
«spensierati di Sion», quando ci «consideravamo sicuri sulle
montagne di Samaria» (cf. Amos 6,1-7).

In quei giorni, raccolti da wuno dei tanti samaritani che
provvidenzialmente il Signore mette sulla nostra strada ripartiamo;
nonostante tutto ripartiamo, vivendo la speranza di un nuovo esodo.
Ci dice Sant’ Agostino: «Sento che devo ritornare a te; a me che picchio
si apra la tua porta; insegnami come si puo giungere fino a te. Tu
mostrami la via e forniscimi cio che necessita al viaggio. Se con la fede
ti ritrovano coloro che tornano a te, dammi la fede; se con la virtu,
dammi la virtl; se con il sapere, dammi il sapere. Aumenta in me la
fede, aumenta la speranza, aumenta la carita» (Soliloqui I, 1.5).

A tutti un augurio di un vivo e autentico cammino di fraternita.

+ Carlo, vescovo



