
1 
 

 
SOLENNITÀ DI MARIA SANTISSIMA MADRE DI DIO 

CATTEDRALE DI SANT’ANTIMO 
Piombino 1.I.2026 

 

«Non temere il domani, Dio è già lì!» 
San Nectario di Egina 

 

Carissimi fratelli e sorelle,  

la nostra vita perché sia vissuta e non vegetata non può che realizzarsi in un 

cammino, per noi cristiani un pellegrinaggio.  

Successo, godimento, potere imprigionano l’uomo tessendo intorno a lui una 

rete di false certezze alimentate da quell’energia perversa che nelle sue 

diverse sfaccettature ha un'unica fonte: l’egoismo che paralizza ogni 

partenza verso Dio, verso noi stessi e verso l’altro. 

È il peccato dell’uomo, di ogni uomo. È il ripetersi di appetiti che ci fanno 

ripiegare su noi stessi, quasi fossimo noi il cibo da gustare fino a ricercare la 

sazietà nell’opera delle nostre mani.   

È la storia del mondo e di ogni uomo: fino a quando non si ascolta quella 

voce che ci ripete: «Dove sei?» rimaniamo prigionieri, paralizzati 

nell’illusione, oserei dire nel delirio di essere noi e nessun altro. Non c’è 

posto per Dio e per nessun altro.                                

Così l’uomo «ha fatto la scelta di sè stesso contro Dio, contro le esigenze della 

propria condizione creaturale e conseguentemente contro il proprio bene» 

(CCC n. 398).   

Per partire - e ripartire ogni volta che siamo vinti da quella tentazione antica 

-  dobbiamo metterci in ascolto, cercare il genuino silenzio per ascoltare, 

quasi frugare così da recuperare tra le mille parole che ci aggrediscono la 

Parola.  

Il triste soliloquio, che segna questi nostri giorni, deve trasformarsi in 

dialogo attraverso l’ascolto di quella voce, si da recuperare il nostro stare con 

Dio che è venuto a cercarci. «Dio fattosi uomo, è arrivato fino al punto di 

entrare nella solitudine estrema e assoluta dell’uomo, dove non arriva alcun 

raggio d’amore, dove regna l’abbandono totale senza alcuna parola di 



2 
 

conforto: “gli inferi”. […] È successo l’impensabile: che cioè l’Amore è 

penetrato “negli inferi”: anche nel buio estremo della solitudine umana più 

assoluta noi possiamo ascoltare una voce che ci chiama e trovare una mano 

che ci prende e ci conduce fuori» (BENEDETTO XVI, Meditazione in 

occasione della Venerazione Sacra Sindone, 2.V.2010). 

Cosicché l’ascolto, il fare attenzione a quella voce, far posto a quella Parola 

ci dona la forza di partire, di incamminarci giorno dopo giorno.  

La fine di un anno e l’inizio di un nuovo anno, è occasione di bilanci e di 

progetti.  È bello che si parli non solo di inizio, ma anche di nuovo inizio. 

Infatti ci può essere un inizio che non è nuovo perché non fa altro che 

ripetere, riciclare, collocare le «stesse cose» in posti diversi, ma senza 

cambiare nulla. È il non senso, ovvero, come ci dice Romano GUARDINI, la 

noia, il vuoto. «Naturalmente, si dovrà anche essere pronti ad accogliere il 

nuovo. Certo la gente dice: “sempre le stesse cose […] un giorno come 

l’altro[…]”. In verità essi per lo più intendono come nuovo quanto è 

eccitante. Solo raramente sono pronti a cogliere il nuovo in ciò che è piccolo 

e sommesso. Per poterlo fare dovrebbero essere modesti e grati. La modestia 

e la gratitudine sono virtù da scoprire» (NATALE E CAPODANNO, Pensieri 

per fare chiarezza, Morcelliana 2023, p. 39). 

Il nuovo come tale è faticoso da accogliere. Quante persone, quante occasioni 

che sono proposta di un nuovo fresco, genuino, capace di vivacizzarci e 

rinnovarci, noi non solo non le accogliamo, ma addirittura le avversiamo. 

La liturgia di questo giorno ci offre la modestia e la gratitudine dei pastori 

capaci di partire, senza indugio. E che cosa trovarono di eccezionale?  Maria 

e Giuseppe e il bambino, adagiato nella mangiatoia. Capaci di partire, di 

uscire, di lasciarsi guidare da un desiderio, da un attesa: un bambino avvolto 

in fasce, adagiato in una mangiatoia. Un semplice bambino, una creatura, 

una giovinezza che lascia loro intravedere un inizio veramente nuovo. E cosi 

(i pastori) «se ne tornarono, glorificando e lodando Dio per tutto quello che 

avevano udito e visto, com’era stato detto loro» (Lc 2,20). 

Il mistero del perché di tanta gioia che esplode nel cuore dei pastori a 

quell’incontro incomincia a svelarsi alla luce dal turbamento di Erode che 

all’annunzio di una nascita, addirittura di una nascita regale, si preoccupa e 

si organizza per ucciderlo. I primi, uomini umili, attendono, sanno di non 



3 
 

essere conclusi e si allietano di una nuova creatura. Erode, falsamente 

compiuto, teme il più piccolo sussulto. Avverte infatti qualsiasi nuova 

presenza come una minaccia. L’uomo ha paura dell’uomo. Lontano dalla 

luce di Dio nasce paura e angoscia. Tante volte nella scrittura si colloca la 

tragedia nella notte. Giuda tradisce, esce dal Cenacolo, ed è notte. Anche i 

Magi giunti a Gerusalemme da Erode perdono la luce di quella stella che li 

guidava, «non la vedono più. In particolare, la sua luce è assente nel palazzo 

del re Erode: quella dimora è tenebrosa, vi regnano il buio, la diffidenza, la 

paura, l’invidia» (FRANCESCO, Omelia, Santa Messa nella solennità 

dell’Epifania 2013). 

Ma la notte del mondo ora è illuminata. La luce vera viene a noi. La Parola 

di Dio fatta carne nel seno della Vergine Maria è quella luce.  

Erode e i suoi continuano a ripetere che «il cristianesimo sminuisce l’uomo, 

disprezza il corpo, scredita il mondo, relega il credente in un isolamento 

spirituale e religioso, sottraendole alle opere e alle azioni. Non si comprende 

come sia potuto nascere e conservarsi un dogma di tale falsità, poiché mai 

come nel messaggio cristiano si attribuisce tanta grandezza all’uomo, nessun 

altra dottrina prende tanto seriamente il mondo, e mai come per mezzo di 

Cristo le cose create, che esistono nella temporalità, si innalzano con tanta 

risolutezza verso Dio e sono assunte da Lui. E tutto questo in un modo che 

nulla ha del mito o della favola, ma con una serietà divina, della quale è 

garante il destino di Cristo» (R. GUARDINI, Le cose ultime, Vita e Pensiero 

2005, p. 112). 

Carissimi fratelli e sorelle, in questo primo giorno dell’anno ripartiamo, 

recuperiamo il dono grande del battesimo, facciamo silenzio e accogliamo la 

Parola. Facciamo in modo che la Parola cresca e fruttifichi in noi e questo è 

possibile solo tra le braccia della Chiesa, nel nutrirsi di Cristo, nell’ essere 

continuamente rigenerati dal suo amore che fuga ogni tenebra, che illumina 

e ci libera dalla paura e dall’angoscia e ci incammina lieti verso Dio e i fratelli. 

È nel grembo della Chiesa che saremo nutriti per la nostra nascita all’eternità, 

per prepararci  al nostro DIES NATALIS che celebriamo nei santi. 

Auguri santi di pace  

+ Carlo,  vescovo 

 


