M, 018
=N cgieros NP

MEDITAZIONE PER L’AVVENTO/NATALE
Piombino, 18 dicembre 2025

QUESTO OGGI NON E MENO NECESSARIO CHE NEI TEMPI PASSATI.

Credo che sia cosa buona per vivere come cristiani questo santo Natale
recuperare le sei domande che san Bernardo ci propone, mentre ci esorta ad
essere piccoli cosicché le realta nascoste ai sapienti e agli intelligenti siano a
noi rivelate. II doctor Mellifluus ci dice: «Valutate con attenzione il motivo
di questo Avvento, domandatevi chi sia colui che viene, da dove viene e
dove va, perché viene, quando e attraverso cosa viene. Questa curiosita e
degna di lode e salutare. La Chiesa universale non celebrerebbe questo
Avvento con tanta devozione se non fosse nascosto in esso un qualche
grande mistero» (SAN BERNARDO, I SERMONE PER L. AVVENTO, Nerbini 2019, p. 123).
Questo sermone lo offriva a quanti cercavano Dio nel cammino della vita
monastica e il cui unico obiettivo era: «quaerere Deum», cercare Dio.
Nell’esperienza del caos a causa del mutare dei tempi, nell'incertezza dei
giorni e nel quotidiano sprofondare della vita in esperienze senza senso,
assurde; «essi volevano fare la cosa essenziale: impegnarsi per trovare cio
che vale e permane sempre, trovare la Vita stessa (la vita che e “veramente”
vita, la grande speranza). Erano alla ricerca di Dio. Dalle cose secondarie
volevano passare a quelle essenziali, a cio che, solo, e veramente importante
e affidabile. Si dice che erano orientati in modo “escatologico”»
(BENEDETTO XVI, Le origini della Teologia Occidentale e le radici della Cultura
Europea, 12 settembre 2008).


https://www.culturacattolica.it/cm-files/img/2008/09/14/9713-o.jpg
https://www.culturacattolica.it/cm-files/img/2008/09/14/9713-o.jpg

Ma questo escatologico non era riferito ad un proiettarsi verso la fine del

mondo o verso la propria morte, ma in un senso esistenziale; «dietro le cose

provvisorie (le speranze piu piccole e pit grandi che mantengono in
cammino) cercavano il definitivo (la grande speranza che puo essere solo

Dio, che abbraccia I'universo e che puo proporci e donarci cio che, da soli,

non possiamo raggiungere)».

E Bernardo indicava loro delle risposte che avrebbero singolarmente

arricchito con la propria preghiera ed esperienza di vita:

a) Da dove viene e dove va? Dal cuore del Padre, nel grembo della madre,
dall’alto dei cieli fino alle parti piu basse della terra;

b) Perché? Per una profonda compassione, per una carita immensa; viene a
cercare la centesima pecora che era smarrita: grande condiscendenza di
Dio e grande dignita dell'uomo cosi cercato;

¢) Quando? Non all'inizio, non alla meta, ma alla fine dei tempi: nella
pienezza del tempo. Venne quando non c’erano piu apparizioni di
angeli, o parole di profeti, venne quando l’abbondanza delle cose
temporali aveva fatto trascurare quelle eterne;

d) Per quale via? Una volta sola sulla terra, ma tuttii giorni in modo invisibile
e spirituale, nell’avvento spirituale e occulto: va incontro al tuo Dio o
uomo, fino a te stesso. E questa e la via spirituale: Ma c’e la via storica:
Maria (oggi la Chiesa!) (Cf SBERNARDO, Sermoni per I’ Avvento e la vigilia
di Natale, a cura di M. FRANCESCA RIGH]I, Firenze 2019, p. 101).

La parola Avvento se ad un tempo significa attesa, & pero una attesa non piu

preoccupata, ma piuttosto ansia gioiosa poiché l'atteso sta arrivando. La

sonnolenza dell’attendere e messa in fuga per far posto all’attento e desto
ascolto del fruscio che mormora complice un arrivo. Come ci dice lo stesso

Bernardo, significa non che viene qualcuno che non c’era, ma che si

manifesta colui che era presente in modo nascosto: Non ergo venit qui aderat,

sed apparuit qui latebat (Adv 3,1).

«L"uomo ha bisogno di un Altro; vive, lo sappia o meno, in attesa di un Altro,

che redima questa sua innata incapacita a saziare le sue attese e le sue

speranze. Ma come potra incontrarsi con lui? Condizione indispensabile per
2



questo incontro risolutivo & che l'uomo prenda coscienza della sete
esistenziale che lo affligge e della sua radicale impotenza a spegnerne
I’arsura. La via per giungere a tale presa di coscienza e, per I'uomo di oggi
come per quello di tutti i tempi, la riflessione sulla propria esperienza. Lo
aveva intuito gia la saggezza antica. Chi non ricorda la scritta che
campeggiava bene in vista sul tempio di Apollo a Delfi? Essa diceva
appunto: “Uomo, conosci te stesso”. Questo imperativo, espresso in modi e
forme diverse anche in piu antiche aree di civilta, ha attraversato la storia e
si ripropone con la medesima urgenza anche all'uomo contemporaneo»
(SAN GIOVANNI PAOLO II Udienza generale 12.X.1983).

Certo anche a noi si pone la fatica della ricerca di senso al nostro vivere, non
siamo esseri rassegnati a vagare, ma a trovare, ad individuare la strada dove
stiamo camminando per non perdersi, non deviare. E questa la fatica
dell'uomo: cercare la fonte, il principio, I'inizio dei giorni, dunque «quaerere
Deum», sapendo che questa fatica non e una spedizione in un deserto senza
strade, una ricerca al buio assoluto.

«Dio stesso (non un qualsiasi dio, ma quel Dio che possiede un volto umano
e che ci ha amati sino alla fine: ogni singolo e 'umanita nel suo insieme)
aveva piantato delle segnalazioni di percorso, anzi, aveva spianato una via,
e il compito consisteva nel trovarla e seguirla (la dove Egli € amato e dove il
suo amore ci raggiunge). Questa via era la sua Parola che, nei libri delle Sacre
Scritture, era aperta davanti agli uomini. La ricerca di Dio richiede quindi
per intrinseca esigenza una cultura della parolal...]. I desiderio di Dio
include I'amore per la parola, il penetrare in tutte le sue dimensioni. Poiché

nella Parola biblica Dio € in cammino verso di noi e noi verso di Lui, bisogna

imparare a penetrare nel segreto della lingua, a comprenderla nella sua

struttura e nel suo modo di esprimersi. [...]La Parola che apre la via alla

ricerca di Dio ed e essa stessa questa via, € una Parola che riguarda la
comunita. Certo, essa colpisce il cuore di ciascun singolo (At 2,37). Gregorio
Magno descrive questo come una fitta improvvisa che squarcia la nostra
anima sonnolenta e ci sveglia rendendoci attenti per Dio. Ma cosi ci rende

attenti anche gli uni gli altri. La Parola non conduce a una via solo
3



individuale di immersione mistica, ma introduce nella comunione con quanti
camminano nella fede...» (BENEDETTO XVI, Le origini della Teologia Occidentale
e le radici della Cultura Europea, 12 settembre 2008).

Una comunione segnata dalla dinamica dell’amore che si fa offerta, dono di
sé, come ci dice una certa iconografia dove il Bambino Gesu e adagiato su
una culla fatta a croce, o in un sarcofago. O come ci dice il dono della mira
«che annunzia 'uomo deposto dalla croce» (Inno LODI DELL’EPIFANIA).

Vorrei ricordare a me e a tutti voi che il santo Natale brilla sempre della luce
di Pasqua, quella luce che sgorga dalla passione, morte e risurrezione del
Signore. E interessante ripensare a quanto ha scritto un drammaturgo
inglese: E la mattina del Natale del 1170 e I’arcivescovo Tommaso predica:
«Vorrei soltanto che voi in cuor vostro meditaste il profondo significato e
mistero delle nostre messe di Natale. Perché ogni volta che una messa vien
detta, noi facciamo rivivere la Passione e Morte di Nostro Signore; e in questo
giorno di Natale [...] noi celebriamo insieme la Nascita di Nostro Signore e
la Sua Passione e Morte sulla Croce. [...] Per il mondo questo € uno strano
comportamento. Perché chi nel mondo si rattrista e si rallegra nello stesso
giorno e per la stessa ragione? [...] Cristiani misteri che noi possiamo
rallegrarci e rattristarci insieme, e per la stessa ragione» (T.S.ELIOT,
Assassinio nella cattedrale, BUR, Milano, 2003, pp. 75-76).

II Natale non sia ridotto alla festa dei bambini. Riflettendo sull’autentica
essenza del Natale, Guardini sostiene che ¢ necessario liberare tale evento da
tutti quegli elementi che, pur non essendo a esso completamente estranei,
non ne costituiscono certamente I’essenza. Il Natale non ¢ la festa della luce,
degli affetti, della gioia e, tanto meno, la festa dei regali. Scrive I’autore: «Che
cosa significa dunque Natale? Ora dobbiamo avanzare verso il nucleo della
fede cristiana, poiché la risposta puo essere data solo se si parte da esso.
Anche sull’essenza del cristianesimo esistono definizioni annacquate e
corrotte[...]Il cristianesimo non é la religione dell’amore del prossimo, o
dell’interiorita, o della personalita o di quant’altro di questo genere si possa
ancora dire. Naturalmente in tutto cio v'e qualcosa di esatto come un secondo

aspetto, che acquisisce il suo senso solo quando é chiaro cio che é primo ed autentico.
4



Ma questo significa che nella rivelazione Dio manifesta sé stesso — in un
modo in cui nessuna esperienza psicologica o comprensione filosofica puo
manifestarlo». Questo nucleo ¢ la rivelazione che il Figlio di Dio e entrato nel
mondo «non solo in termini spirituali, nei pensieri di una grande personalita;
realmente, storicamente invece, cosi da produrre 1'unita personale con un
essere umano. Dio si  fatto uomo, figlio di una madre umana, uno di noi
[...]Di questo evento parla il Natale. Questo e il suo contenuto. Questo
soltanto» R. GUARDINI, NATALE E CAPODANNO Pensieri per fare chiarezza,
Morcelliana 2023, pp. 21-22.25).

Parole nette, che sembrano non ammettere repliche; ma che altro potrebbe
dire un cristiano?

Credo che nella misura in cui realizzeremo questa esperienza di
conoscere/amare/conoscere Gesut vero Dio, vero uomo; saremo capaci di
piccoli passi per accogliere I'uomo, l'altro nella nostra vita. Piccoli passi,
minuscoli passi che quasi non si vedono e non si percepiscono, ma sono
frutto fecondo del nostro essere con il Signore. Diversamente continueranno
a realizzare grandi stabilimenti di Cinecitta dove si recita cio che il mondo fa
finta di applaudire, ma dove la vita e disprezzata e oppressa. Ci puo aiutare
a riflettere un passo dell’Evangelii gaudium (EG): «A volte sentiamo la
tentazione di essere cristiani mantenendo una prudente distanza dalle
piaghe del Signore. Ma Gesu vuole che tocchiamo la miseria umana, che
tocchiamo la carne sofferente degli altri. Aspetta che rinunciamo a cercare
quei ripari personali o comunitari che ci permettono di mantenerci a distanza
dal nodo del dramma umano, affinché accettiamo veramente di entrare in
contatto con l'esistenza concreta degli altri e conosciamo la forza della
tenerezza. Quando lo facciamo, la vita ci si complica sempre
meravigliosamente e viviamo lintensa esperienza di essere popolo,
'esperienza di appartenere a un popolo» (EG 270).

Carissimi il Signore viene a noi, e il suo Natale. Andiamo fino a Betlemme,
incontriamolo e da li ripartiamo dietro a Lui, sui suoi passi, attraverso un
cammino che lo portera ad incontrare, a guarire e a liberare tanti. Lo portera

fino a Gerusalemme. E la vita di Cristo, & la vita della Chiesa con uno stile
5



che le e proprio e che la fa unica, una presenza che deve occuparsi dell’altro,
farsi solidale con ogni uomo e con ogni donna, di ogni luogo e di ogni tempo
e portare loro la lieta notizia del regno di Dio che con Gesu Cristo e venuto

e viene in mezzo a loro. (Cf. Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, 32).



